
 

 

 

Invitationen zum Denken – Skizzen VI/VII/VIII 
Von Norbert R. Vetter 

Aporetisches Leben  

Metaphorische Skizzen VI 
 

Es ist sinnvoll, eine Theorie von ihren Rändern her zu überprüft. Somit muss deren Reflexion zuerst 

die Aporien zur Kenntnis nehmen. Jede andere Vorgehensweise will das Land vom Kern aus 

vermessen ohne die Grenzen des Standorts zu kennen. Aporien resultieren aus der Systematik der 

Theorie. Sie sind unerwünschte, gar widersprechende und nicht lösbare Fragen und Probleme und 

decken die Schwächen und Grenzen der Theorie auf. Bei der Überprüfung der Theorie empfiehlt es 

sich also immer bei diesen „Schwachpunkten“ zu beginnen. Es wird uns wahrscheinlich noch nicht 

gelingen, die aporetischen Situationen zu überwinden. Gelingen kann uns aber eine aufschlussreiche 

Übersicht. Eine Übersicht über Paradoxien und Aporien, die mehr ist als eine Aufzählung von 

Momenten unseres Unvermögens1.  

 

Sammlung von Begrenzungen des Erkenntnisvermögens 

Betrachtet man die Aporien, Paradoxien und Ereignishorizonte, so erhält man eine anthropogene Karte 

der erkenntnistheoretischen Möglichkeiten. Der Mensch definiert sich durch seine Möglichkeiten, aber 

auch durch seine Grenzen. Durch die Wahrnehmung seiner Grenzen, das ist die These, kann er sich 

und seiner Selbsterkenntnis näherkommen. Eine Anthropologie muss eine Grenzwanderung sein, die 

auch das reflektiert, wohin der Mensch nicht reicht und was der Mensch nicht ist und was er nicht 

kann. Die Strukturanalyse der Caveate wird die Struktur seiner Begrenzungen offenbaren. Die unten 

angeführte erste Sammlung ist der bescheidene Anfang eines vermutlich sehr komplexen Bestands. 

Auf dessen Sichtung via Literatur und Internet wird hier aber zunächst zugunsten der Arbeit am 

unbeeinflussten eigenen Repertoire bewusst verzichtet. 

 

Das neurobiologische Caveat  

Ich gehe in der Richtung von innen nach außen. Der erste Ereignishorizont, dem der Mensch 

unterliegt, über den hinaus der Mensch nicht gelangen kann, wird im erkenntnistheoretischen Caveat 

charakterisiert (W. Singer). Wenn der Mensch über sich selbst nachdenkt, kann er dies nur mit den 

Mitteln, die ihm sein Gehirn zur Verfügung stellt. Das heißt, ein System denkt über sich selbst nach 

mit den Mitteln seiner selbst. Da dieses System bei der Nutzung dieser Mittel nicht über sich selbst 

hinauskommt, ist hier eine Begrenzung seiner Möglichkeiten zu sehen. Das heißt, ein Gehirn erforscht 

sich mit den Mitteln, die es selbst ersonnen hat und wird dabei nur zu solchen Erkenntnissen kommen 

können, die im Rahmen dieser ersonnenen Möglichkeiten liegen. Der Vorgang bleibt 

selbstreferenziell, also operational geschlossen. Das ist der erste Ereignishorizont.  

 

Das Bewusstseins-Caveat 

Das Bewusstsein des Menschen ist nicht aus seinen materiellen Voraussetzungen zu erklären. Der 

Neurobiologe W. Singer, oben bereits angeführt, ist der Auffassung, dass dies niemals möglich sein 

wird. Das Bewusstsein tritt also spontan in Erscheinung. Wir können es als Emergenzphänomen 

bezeichnen. Zu dieser Emergenz kommt es, das erscheint sicher, durch die Iteration von 

Neuronenensembles. Kann eine phylogenetisch bedingte und durch die Evolution der Erkenntnis 

begünstigte weitere neokortikale Schicht nicht eine weitere Iteration eine nächste Emergenz erzeugen, 

 
1 Zum platonischen Motiv: Vielleicht gelingt uns irgendwann eine Reise durch die Randgebiete des Wissens mit gespannter 

Achtsamkeit und wacher Intuition für strukturelle Invarianzen der durchwanderten Landschaften, Höhlen und Lufträume. Eine 

zweite Reise führt uns dann vielleicht in die verdichteten Sphären der entdeckten Muster, in energetische Gewebe rhythmischer 

Überschneidungen. Dort werden wir mit synästhetisch-denkender Anstrengung den Schleier durchforschen und einen Blick 

wagen, wenn die Lichtverhältnisse es zulassen. Die dritte Reise dann führt uns zu dem liebenden Gott unserer Träume. Und 

der Wahnsinn wird ein Ende haben ☺.  

 

 



 

 

die über das Bewusstsein des Bewusstseins und über die sozial und kulturell initiierten Grade des 

Bewusstseins hinaus eine neue Qualität ins Spiel bringt? Ebenso wenig wie wir die Emergenz unseres 

Bewusstseins erklären können, können wir das mit Sicherheit verneinen. Und doch haftet dieser 

Aussicht die Vermutung an, dass wir uns auch diese künftige Emergenz nicht werden erklären können 

und unsere erkenntnistheoretische Gebundenheit an das, was uns das eigene Gehirn als Wirklichkeit 

erscheinen lässt, nicht aufgehoben sein wird. Das ist die gesetzte Grenze des Bewusstseins – nämlich 

der physiologisch begründete, auf uns selbst beschränkte Blick. Für unser Gehirn wird es ein Außen 

seiner selbst nicht geben können, da es lediglich mit den Mitteln seiner selbst ausgestattet ist. Auch 

eine elektronische Aufrüstung vermag daran nichts zu ändern, weil auch diese Mittel von ihm selbst 

ersonnen sind – oder von Systemen ersonnen wurden, die es zuvor ersonnen hat. Für die Regeln des 

Ersinnens stehen immer die eigenen Regeln Pate. Und das sind nur jene Regeln, die zu ersinnen das 

Gehirn in der Lage ist, die seiner Denkstruktur entsprechen. 

 

Das Subjektivitäts-Caveat 

Der zweite Ereignishorizont betrifft die interpersonale Kommunikation. Er lässt sich umreißen durch 

folgende Überlegung: Einem Menschen ist es nicht möglich, an der Selbstwahrnehmung eines anderen 

Menschen teilzunehmen. Das heißt, er ist immer auf sich selbst beschränkt. Er besitzt zwar 
empathische Fähigkeiten und kann das Denken und Fühlen anderer projizieren, aber er kann dieses 

niemals tatsächlich teilen. Er bleibt getrennt von der Wirklichkeit seiner Umgebung und von der 

Kommunikation, da er Subjekt bleibt, wie auch seine Kommunikationspartner. So befindet er sich in 

einer begrenzten Situation, weil er auf sich bezogen bleibt und diesen kommunikativen Selbstbezug 

nicht tatsächlich überwinden kann. Der Mensch ist nur insoweit fähig sich vorzustellen, was im 

anderen vorgeht, wie er selbst in seinem Gehirn, mit den Mitteln seines Repertoires in seiner Person, 

den anderen projizieren kann. Der Mensch kann sich der Realität des anderen lediglich annähern, 

bleibt dabei aber „einsam“. Interpersonale Kommunikation ist somit eine Kunst der Approximation an 

den anderen. Die Bescheidenheit, die aus der Betrachtung des zweiten Ereignishorizonts hervorgeht, 

entspricht der erkenntnistheoretischen Einsicht, dass Erkenntnisse der Realität lediglich approximativ 

möglich sind. Sobald der andere im Kopf des Subjekts zur Vorstellung wird, gehört er zur 

Wirklichkeit des Subjekts. Diese Wirklichkeit ist nicht die Realität, sondern eine hirninterne 

Projektion. 

 

Das Caveat der Existenzwahrnehmung 

Der dritte Ereignishorizont zeigt zwei markante Punkte: den Eintritt in das Leben hinein und den 

Austritt aus dem Leben heraus. Der Mensch entdeckt sich zwischen dem dritten und vierten 

Lebensjahr als existierendes Wesen, nämlich dann, wenn das Repertoire genügend Gedächtnis für eine 

Ich-Reflexion bereitstellt. So findet sich der Mensch als ins Leben geworfener vor. Er weiß nicht 

woher er kommt und wohin er gehen wird und erlebt seine bewusste Existenz durch das Selbstgefühl. 

Der Blick in ein Davor ist ihm verwehrt, auch in ein Danach kann er nicht schauen. Dieser 

Ereignishorizont begrenzt für jeden Menschen das große, unerklärliche Ereignis zu Beginn mit der 

Geburt und am Ende des Lebens mit dem Tode. Eng verbunden mit diesem individuellen Horizont ist 

die Begrenzung der physikalischen Existenz des Universums. Dieser Horizont ist der der forschenden 
Physikerin, die vor der Frage nach dem Ursprung des Universums an eine Grenze stößt, die sie als 

„Urknall” beschreiben kann. Sie versucht sich damit einen Beginn des Seins, der Existenz der Materie 

an sich zu erklären. Vor dieses Ereignis hinaus kann der Mensch nicht denken. Eine Variation erhält 

dies Modell durch die im Weltraum feststellbaren schwarzen Löcher. Sie komprimieren Materie und 

stülpen sie wahrscheinlich in einen andersdimensionalen Raum wieder aus. Auch hier lassen sich 

Ereignishorizonte vermuten.  

 

Das anthropologisch-ethische Caveat  

Ist es möglich, eine Ethik allein von der vorgefundenen Realität abzuleiten? Rechnet die qualitative 

empirische Forschung mit einer positiven Antwort auf diese Frage? Kann diese Ethik ohne 

idealistische, religiöse, ideologische oder mythologische Setzungen gelingen? Wenn nicht, dann muss 

diejenige Religion, Mythologie, Ideologie dafür herhalten oder dann müssen diejenigen Ideale gelten 

dürfen, die als die besten erscheinen. Wie erkenne ich diese besten Ideale oder die beste Religion, die 

beste Ideologie und Mythologie? Doch immer durch die Brille ethischer Implikationen, die 

ebensolcher Herkunft sind. Das ist das anthropologische Caveat: Es ist dem Menschen nicht möglich, 



 

 

sich ein Bild vom guten Menschen zu machen ohne dabei auf sein Bild zu referieren. Auch in diesem 

Sinne gilt, wie beim epistemologischen Caveat W. Singers: Der Mensch kann sich nur durch sich 

hindurch betrachten. Argumente gegen reduktionistische Ansätze in der Forschung: Der „nichts-als“-

Regel zur Entlarvung reduzierter Betrachtungsweisen der Realität kommt eben dieser Gedanke zur 

Seite. Oft verrät der scheinbar objektive Ansatz allein durch die Frage, schon dadurch, weil und wie 

sie gestellt wird, die Provenienz des ethischen Blickwinkels des Fragenden. 

 

Das historische Caveat 

Wenn wir historische Ereignisse rekonstruieren, benutzen wir die Sprache der Gegenwart unter 

Verwendung aktueller Theorien und Erkenntnisse. Die Begriffe sind die Begriffe der Gegenwart. Die 

Sicht auf die historischen Ereignisse ist also die Sicht der Gegenwart auf das Ereignis, niemals die 

Sicht der Ereignisgegenwart. Um diesen Effekt zu vermeiden, müssten wir Ereignisse allein mit den 

sprachlichen Mitteln und aufgrund des Wissens ihrer Zeit rekonstruieren. Dies aber ist aus mehreren 

Gründen nicht möglich. Erstens sind die Quellen begrenzt. Die wenigen Quellen repräsentieren nicht 
den gesamten Sprachhorizont des Ereignisses. Zweitens werden die Kriterien des Weglassens um sich 

der Authentizität anzunähern aus der Konstruktion des Denkens der Gegenwart gebildet. Drittens ist 

jede Abgrenzung eines Ereignisses, seine Datierung, seine personelle, geographische und kulturelle 
Ausstattung immer an eine Perspektive gebunden. Wenn das Erfassen eines Ereignisses der 

Gegenwart aus dem Grunde der Synchronizität der Perspektiven schon schwierig ist, wie kann dann 

eine historische Perspektive plausibel werden? Die Rede über historische Ereignisse kann daher nur 

approximativ sein, bleibt wesentlich aber Erfindung, darum „Narration“, der jeweiligen Gegenwart. 

 

Das sprachlogische Caveat 

Ähnlichen Charakter hat der infinite Regress der Sprachprüfung. Um die Evidenz einer Aussage zu 

prüfen, brauche ich eine widerspruchsfreie Sprache. Eine solche auf diese Qualität zu prüfen, bedarf es 

einer widerspruchsfreien Sprache und ... ad infinitum.   

 

Die praktische Brillen-Aporie 

Ist an deiner Brille eine Schraube locker und du möchtest sie festziehen, so musst du die Brille 

absetzen, um an die Schraube zu kommen. Dadurch nimmst du dir aber die Möglichkeit, die Schraube 

klar zu sehen und die Reparatur auszuführen – ohne Brille. Du benötigst eine Ersatzbrille – oder 

bleibst blind. 

 

Die Selbstwiderlegung des Dualismus durch unzureichende Monismen 

Der Dorn im Auge des Panvitalismus ist der Tod und der Widerspruch des Panmaterialismus ist das 

Leben. Daran ändert auch die Konstruktion eines Dualismus nichts. Die Plausibilität eines 

ontologischen Konzepts kann nicht durch die Integration zweier unplausibler Konzepte zu einer 

übergreifenden Ontologie gegeben werden. Es entsteht lediglich ein drittes unplausibles Denksystem2. 

Es bleibt der Leib als Hybride von materialer Vitalität. Und der bietet sich jedem in der Außenansicht 

(3. Person-Perspektive) als Körper wie auch in der Introspektion (1. Person-Perspektive) als Leib, die 

durch ein Seinsgefühl grundiert ist. So sind wir wieder auf das Gefühl als Leib geworfen, dessen 
Grenzen durch Natalität und Mortalität – durch Geburtlichkeit und Sterblichkeit – existentiell 

abgesteckt sind. Poetisch: Der Leib vereint die Perspektiven und verwirbelt Leben und Tod zu einem 

hybriden Ereignis mit offenen Enden.  

 

Die Unmöglichkeit, „das Ganze“ zu denken 

Gerade in dem Moment, als ich mich als Seiender im Sein dachte, hatte ich denkend das Sein 

verlassen und eine Position außerhalb bezogen. Wie aber ist das möglich, sich ein Außen zu denken, 

welches man nie betreten kann? Ist das nicht das eigentliche Wunder des Geistes und ist es nicht die 

Voraussetzung der Begriffe wie Wahrheit und Schönheit und der Zahl an sich und der Zeit, auch der 

Liebe und der Tugenden und Götter ...? Das Ganze ist aus demselben Grund nicht denkbar. Denn für 

das Denken des Ganzen ist eine Position außerhalb nötig. Sobald ich diese einnehme, befinde ich mich 

jedoch nicht mehr im Ganzen, denn zum Ganzen ist nun meine Position außerhalb des Ganzen 

hinzugekommen. Sobald ich diese dem Ganzen zurechne, entsteht infinit das vorangegangene  

 
2 Anregungen zu diesen Überlegungen verdanke ich Hans Jonas und den Begriff „Natalität“ Hannah Arendt. 



 

 

Problem. So gibt es das Ganze nicht. Und so sind Teile nie Teile eines Ganzen. Sie sind Teile von 

Teilen. Es gibt nur Teile.  

 

Die logische Paradoxie: Der Kreter des Epimenides 

Wenn ein Kreter (Lügner) sagt, dass alle Kreter lügen, wie steht es dann mit der Wahrheit? Es wird 

eine Aussage über etwas gemacht, das zum Aussagenden gehört. Der Kreter kann nicht die Wahrheit 

sagen, da er ein Kreter ist. Er sagt aber etwas eigentlich Wahres, das aber, weil er es sagt, nicht wahr 

sein kann. Die Logik hebt sich selbst auf. Hier liegt die klassische aporetische Selbstbezüglichkeit vor. 

 

Zur Struktur der Aporien 

Aporetische Strukturen sind gekennzeichnet durch infinite Regression (Regress), durch die 

Perspektivität der Betrachterposition, durch die Restriktion der Zeitstruktur, durch 

Selbstreferentialität, durch den offenbaren Unmonismus von Geist und Materie, durch die Trennung 

und gleichzeitige Untrennbarkeit von Realität und Wirklichkeit, durch die Unbeantwortbarkeit des 

ontologischen Woher und Wohin ... .   

 

Die Ausarbeitung dieser Strukturanalyse3 ist ein eigenes Thema. Besonders anregend ist hierzu der 

Text „Der kreative Zirkel” von Francisco Varela4, der hierzu noch in Bezug zu setzen sein wird. Kern 

der Aussage wird sein, dass das Paradox in seiner Selbstbezüglichkeit ein Strukturmerkmal des 

organischen Lebens zeigt. Wie ich meine, verhält es sich mit der Erscheinung des Bewusstseins 

ebenso. Auch hierfür scheint die Selbstbezüglichkeit maßgebliche Bedingung zu sein. So könnte die 

Grenze des Verstehens, die aporetischen und paradoxen Denksperren, den Übergang in eine neue 

Qualität markieren. 

 

Francisco Varela beobachtet zur Struktur des oben erwähnten Kreters nämlich interessante Parallelen. 

Diese „Eigenschaft der Rückbezüglichkeit (Selbstreferenz)” habe dem Menschen immer 

Kopfschmerzen bereitet. „Diese seltsame Eigenschaft beruht auf dem Postulat, daß eine Aussage, die 

wir über etwas machen, nicht ein konstitutives Element dieses Etwas sein sollte.” Der Kreter verletze 

dieses Postulat. Mit Blick auf die sich selbst zeichnenden Hände E. C. Eschers und unter Beobachtung 

der Struktur organischer Zellen stellt er eine systemische Gemeinsamkeit mit der Paradoxie fest: 

„Immer geht es um eine Bewegung, mit der das, was getrennt bleiben soll (im Fall von [...] 

Epimenides die Bedeutungsebenen), sich überschneidet, so daß zwei Ebenen in eine zusammenfallen 

und dennoch unterscheidbar bleiben. Interessant ist allerdings, daß das, was im molekularen Bereich 

komplex, aber verstehbar erscheint, im sprachlichen Bereich die tiefere Bedeutung einer Paradoxie 

gewinnt. Es ist schwieriger, aus der Notwendigkeit, auf einer bestimmten Bedeutungsebene zu 

bleiben, herauszuspringen und einfach den gesamten Satz als eine Einheit zu betrachten. Eine 

Paradoxie ist genau das, was unverständlich bleibt, wenn wir es nicht prüfen, indem wir aus beiden in 

der Paradoxie vermischten Ebenen heraustreten.” (ebd., S. 229) Das Beharren auf Wahr oder Falsch 

müsse zu Gunsten eines höheren Standpunktes aufgegeben werden. Zur analogen Eigenschaft der 

organischen Zellen ist Varelas Überlegung schließlich nachzureichen. Zellen entständen durch eine 

Schließung selbstbezüglicher operationaler Kreisläufe. „Wenn erst einmal solche autonomen Einheiten 

bestehen, entsteht ein ganz neuer Bereich: Das Leben, wie wir es heute kennen.” (ebd., S. 297) 

 

Damit scheinen wir eine Aussage machen zu können, die verblüffend ist und einfach zugleich: 

Aporien, Paradoxien und die gesammelten Caveate zeigen in ihrer Struktureigenschaft der 

Selbstreferentialität eine Eigenschaft, die Grundbedingung für das organische Leben ist. Wie kann das 

Leben selbst zur Auflösung der Weglosigkeiten am Rande der Logik beitragen? Wachsen auf diesem 

 
3 Diese Überlegungen habe ich vor einigen Jahren aufgeschrieben. Inzwischen konnte ich mich mit den Aporien der 

Erziehungswissenschaft und Einflüssen der Soziologie näher befassen. Darauf werde ich hier noch nicht eingehen. Vielleicht 

in einer der folgenden Invitationen. Nur ein Gedanke auch vor dem Ergebnis dieser Reflexionen: Wir sollten Aporien im 

Kontext der Theoriekritik gelassener hinnehmen. Die Realität lässt sich nicht in Logiken und/oder Regeln der Mathematik 

einhegen. Wachheit bleibt angesagt.  
4 Varela, Francisco: Der kreative Zirkel. Skizzen zur Naturgeschichte der Rückbezüglichkeit. In: Watzlawick, Paul (Hg.): Die 

erfundene Wirklichkeit. Piper, München 2003, S. 294-309. 



 

 

Nicht-Weg doch schon üppig Pflanzen und Tiere! Das Leben! Konsequenter Weise müsste man nun 

die genannten Caveate auf der Grundlage dieser Perspektive neu durchdenken ... und sich 

anschließend an die sicherlich üppige Literatur zu den Aporien machen. 

 

 

 

Sprache mit Bewusstsein? 

Metaphorische Skizzen VII 

 
Zuerst waren es wohl kurze informative Zurufe, mit denen man gemeinsame Handlungen koordinierte. 

Später wurden diese komplexer und die zu vermittelnden Zwecke und Inhalte und deren 

Zusammenhänge bedurften erweiterter Mitteilungsstrategien, um gelingendes Verstehen zu 

ermöglichen. Gestik und verbale Sprache konnten durch die Anzahl der Zeichen leicht auf einige 

Hundert erweitert werden. Diese Zeichen dienten der Sicherung und Weitergabe von Vorgängen des 

Alltags, von für das Gelingen von Handlungen relevantem Wissen, aber auch bald zu deren 

Begründung und zur Erläuterung von Vermutungen, Erinnerungen und Erwartungen.  Die 

Erzählerinnen und Erzähler übernahmen die Tradierung von Wissen und Kultur. Das Sprechen, die 

Gestik und das konkrete Handeln bildeten die intersubjektive und überdauernde Vermittlung von 

Inhalten, indem sie über die Realität des Augenblicks hinausreichten und als Information, ähnlich 

Abbildern von Momenten und Verstandenem, konservierbar wurden.   

 

Mit der Erfindung der Schrift wurde es möglich, vergangene Zeit unabhängig von Erzählern zu 

vergegenwärtigen. Bilder und Skulpturen machten zunächst im magischen Gebrauch die Präsenz 

längst vergangener Gegenwarten möglich, um dann als Kunst darüber hinaus gedachte Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft zu entwerfen. Das Symbolisieren als menschliches Handeln oszilliert um den 

sehr kurzen Moment der Gegenwart herum, es macht ihn dingfest zur Beschreibung der Realität. Um 

über diese Realität in möglichst genauer Weise zu berichten, entwickelte der Mensch spezifische 

Sprachen. Keine Sprache vermag es dabei zu dieser Realität selbst zu werden, über die sie berichtet. 

Die Sprache bleibt bei einer mehr oder weniger genauen Beschreibung dessen, worum es geht. Die 

Aufmerksamkeit liegt auf der Realität und auf diesem kleinen Moment der Gegenwart, in dem wir die 

Informationen gewinnen. Das Leben als solches benennen zu können, setzt Bewusstsein voraus, das 

sich in Sprache äußern kann. Die Sprache selbst hat kein Bewusstsein, sie ermöglicht es lediglich, ein 

Bewusstsein von Realität zu beschreiben. Sie selbst kann niemals ein Bewusstsein entwickeln, da sie 

ein Bewusstsein zur Voraussetzung hat. 

 

Es wird klar, worauf dieser „Diskurs“ hinauswill. Mit dem Digitalen wird es möglich sein, Realität so 

perfekt wie in den Künsten und in der Wissenschaft nie zuvor darzustellen, aber es ist eine Sprache, 

mit der Menschen ihre Auffassung der Realität reproduzieren, nichts sonst!  Es gibt also keine 

künstliche Intelligenz, lediglich eine Beschreibung der menschlichen. Ein „intelligenter“ Roboter ist 

eine Beschreibung des Menschen, der eine Beschreibung intelligenten menschlichen Handels ausführt. 

Genau betrachtet ist das ontologisch nicht viel mehr als ein Bild oder ein Buch. Auch wenn alle 

Bücher der Erde von Bewusstsein handeln würden, es könnte niemals ein Buch Bewusstsein 

entwickeln.  

 

Aus den kurzen Zurufen sind umfassende, sich selbst verbessernde Handlungsprogramme geworden, 

die schnell und präzise die Möglichkeiten der Alphabete ausführen. Diese Algorithmen werden nicht 

mehr konstruiert, sie werden „entdeckt“ und dennoch ohne Hemmung genutzt im Dienste der 

neoliberalen Ökonomie. Ihre Intelligenz erfüllt sich in der mechanischen Verfolgung des reinen 

Zweckes, die Habe zu vergrößern.  
 

 

Das Digitale als Sprache 

Um es erneut zu sagen: Das Digitale gleicht einer Sprache mit zwei Lauten, einem A (an/1) und einem 

B (aus/0). Mit diesen ist es möglich, in elektrischer Form das Wort „Geist“ zu buchstabieren. Keine 

Sprache kann allein dadurch, dass sie über Geist spricht, selbst Geist entwickeln. Diese Sprache kann 

Automaten mitteilen, was sie tun sollen, nicht aber sich selbst anweisen, Bewusstsein zu emergieren.  



 

 

Es war naiv anzunehmen, diese Automaten würden das können, wenn alle Maschinen gleichzeitig das 

Wort „Geist“ formulierten. Es gehörte viel Verblendung dazu, diesen Sachverhalt nicht 

wahrzunehmen. Und so bleibt die Frage: Cui bono?, wenn Menschen sich so an der Nase herumführen 

lassen. Denn so dumm können so viele nicht sein. Jemand könnte sagen: „Wie andere auch, hatte ich 

vermutlich ein spirituelles Defizit, sodass ich eine fehlgeleitete Hoffnung an den Geist aus der 

Maschine knüpfte. Oder ich war blind vom Glauben an die Macht der Wissenschaft. Ich hinterfragte 

die tatsächlichen Möglichkeiten und die Reichweite des dem Menschen Möglichen nicht. So 

verkleinerte ich das Leben auf Funktion und System, und begnügte mich mit einer reduzierten 

Definition. Ich hielt tote Mechanik für Leben, ohne mehr zu fordern, weil es nicht gelingen kann, 

Leben aus nicht lebender Materie zu schaffen. Ich ignorierte, dass wir uns lediglich manipulierend in 

das Leben einmischen können. Forscherinnen und Forscher werden für etwas heroisiert, das sie 

tatsächlich nicht leisten. Die Ergebnisse ihrer Experimente werden aufgewertet und für mehr gehalten 

als sie sind: nämlich das Werk vermessener Trittbrettfahrer eines Geschehens, das sie vorgeben zu 

verstehen, tatsächlich aber nicht begreifen. Sie verstehen tatsächlich nicht, wie die Materie zum Leben 
kommt! Eines sollte jedem aufgeklärten Menschen des sogenannten digitalen Zeitalters dämmern: Im 

Computer, im Roboter und in der KI ist nichts Lebendiges. Dort findet man bloß abstrahierte 

Mechanik. Keinem Menschen kann es genügen, mit einer Maschine, einer Mathematik, einer 
Grammatik oder einer Sprache gleichgesetzt zu werden. Wenn Menschen sich jenseits ihrer Würde auf 

solche Vergleiche hinablassen, muss man sich fragen, was in ihrer Erziehung falsch gelaufen ist. Sie 

muss ja auf Selbstverachtung angelegt sein.“ 

 

Das Menschliche an KI und Robotern ist die Absicht, irgendetwas zu erreichen, zu verbessern, zu 

erhöhen. Der Rest ist Mythos.  

 

Die DNA wird nicht gesprochen und sie ist keine Sprache! 

Man ist versucht, Programme und Algorithmen, die durch blitzschnelle digitale Ausführung über die 

Möglichkeiten analoger Sprachen hinausragen, als omnipotent anzunehmen: Sie könnten vielleicht 

irgendwann die Rolle der DNA übernehmen und einem genetischen Code gleichkommen, also aus 

dem Programm + Materie = Leben generieren.  

 

Diese Analogie kommt schnell an ihre Grenze, weil die DNA selbst Materie ist. Sie ist Materie, die in 

ihrem Medium Lebendiges erzeugt oder repariert. Will ich sie als Sprache verstehen, dann als eine, die 

Lebendiges bzw. Lebensfähiges codiert. Die Lebendigkeit selbst ist nicht im Code enthalten, sondern 

in ihrer Eigenschaft als Materie. Die DNA liefert den Bauplan für komplexe Moleküle. Diese 

Moleküle sind Materie, vorwiegend Kohlenstoff. Sie (DNA) lebt nicht aufgrund ihrer Eigenschaft als 

Sprache, sie lebt wegen ihrer unverstandenen Teilhabe an der Materie, bei der Code und Materie 

ineinander übergehen. Geformte Materie wird durch geformte Materie geformt. Das Spezifische dieser 

Materie ist ihre Lebendigkeit5. Sonst bleibt Desoxyribonucleinsäure nur eine Säure, wie ein Programm 

nur ein Programm bleibt und eine Sprache nur eine Sprache bleibt – nichts Lebendiges.  

 

Kosmogonische Unwahrscheinlichkeit: Leben 

Das Leben kann als negative Entropie verstanden werden, eine Bewegung gegen das energetische 

Verebben des Universums, als Ordnung in der Unordnung. Es nutzt die Restenergie des Urknalls, 

indem es komplexe Moleküle belichtet. Warum es das macht und was Licht ist, weiß keiner. Es ist ein 

Epiphänomen der entropischen Maschine, metaphorisch gesprochen ein Aufbegehren von 

Möglichkeiten in entropischen Schlacken, es ist ein schönes Muster im kurzen Tanz von Materie in 

der kosmischen Entropie: Entropie vermittelt das Bild einer Rutschbahn, auf der alle Materie 

 
5 Die organisch-morphologische Beziehung zwischen in-Formation und Materialisierung betrifft nicht allein ihre 

quantitative- und biochemische Ebene, sondern auch ihre qualitative. In Mensch und Tier fühlt sich das Leben an.  

Ich muss zugeben, ich verstehe das Anorganische noch als nicht lebendig und das Organische als lebendig. Das ist eine Frage 

der Definition, ob es hier ein Übergängiges gibt oder einen Hiatus. Gespürt ist es auch eine Frage des Respektes vor dem 

Geheimnis des Lebens, das ich als unbegreiflich noch immer verehre. Der alte Linder Biologie schließt das Lehrbuch in den 

50er Jahren noch mit einem Goethe-Zitat: „Das schönste Glück des denkenden Menschen ist, das Erforschliche erforscht zu 

haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren.“ (Linder, 8. Auflage, S. 364) Spätere Ausgaben enden mit biochemischen 

Formeln für die Basensequenzen der DNA. Die redlich-bescheidenen Zeilen des Dichters muss man an anderer Stelle suchen 

und wieder einige Ausgaben später sind sie ganz verschwunden.  

 



 

 

hinunterrast. Dabei eilt sie, wenn man es genau nimmt, dem Nichts entgegen. Für das Aufbegehren 

des Lebens gegen diese Bewegung gibt es keinen physikalischen Grund, wenn man den Zufall nicht 

gelten lässt, weil er zu selten ist, gemessen an der Komplexität des Lebens, das etwas wie die „Natur“, 

„Körper“, „Seele“ und „Geist“ hervorbringt und ein Denken, das sich selbst als Epiphänomen der 

Entropie vorzustellen vermag.     

 

 

 

Text ohne Intuition: Compskript6 

Metaphorische Skizzen VIII 

 
ChatGPT-Texte haben keine Intuition. Daran sind sie zu erkennen. Wenn wir in diesem Zusammenhang von der 

Intuition sprechen, meinen wir unwillkürliche Mitteilungen des Autors und der Autorin. Es wird ein geistiger 

Hintergrund auch „zwischen den Zeilen“ sichtbar, nicht allein durch die Logik und Stringenz der Argumentation, 

sondern bereits durch die Wahl der Metaphern und auf der grammatischen Ebene u. a. durch die Wahl der 

Konjunktionen. An den Differenzen der Feinheiten konjunktionaler Bezüge und der Verwendung von nicht ganz 

den Sinn treffenden Metaphern kann die Herkunft der Formulierung als Compskript offenbar werden. Der 

„Geist“ des Compskripts ist mechanisch-mathematisch. Der Geist des Menschen ist emotional, voluntativ, 

rational und biografisch. 

 

Jeder kennt die Phrasendreschmaschine. Man kann dieses Prinzip nutzen, um z. B. mit Hilfe von Schiebekarten 

Titel für künstlerische Arbeiten zu generieren oder auch um thematisch-methodische Vorschläge für den 

Unterricht zu machen. Man könnte Spaß haben an solchen Unterrichtshilfen, am Ende könnten sie aber viele 

arbeitslos machen! Produkte von ChatGPT und ähnlichen Programmen sind im Prinzip solche 

Phrasenmaschinen, denn sie wurden an den Daten des Netzes auf wahrscheinliche Wortkonstellationen trainiert. 

Der Sinn steckt also nicht im „Netz“, er steckt in den von Menschen geäußerten Gedanken, nicht in der 

Maschine. Der Sinn ist die Spur des denkenden Menschen, die bei Compskripts durch Mechanik, genauer: durch 

Rechnung bloß reproduziert wird. Die Geistlosigkeit des bloß Wahrscheinlichen kann am fehlenden Sinn der 

„Formulierungen“  deutlich werden, wie es das „Halluzinieren“ oder  „Konfabulieren“ dieser Systeme zeigt. 

 

Erfahrenen Leserinnen und Lesern vermittelt sich der Charakter, das Können und die Absicht der Schreibenden 

hinter einem Text nicht allein über die Angemessenheit der Argumentation, die grammatische Richtigkeit und 

die Eleganz der Wortwahl, darüber hinaus wird eine Intuition7 spürbar, die einen geistigen Standort, eine 

persönliche Perspektive deutlich macht. Hierzu gehören Wiederholungen von Lieblingswörtern, die Verwendung 

von stimmenden Füllwörtern und die oben genannten Vorlieben von Metaphern und die Wahl von 

Konjunktionen. Diese individuelle „Handschrift“ offenbart eine geistige Haltung. In philosophischen Werken ist 

der verstehende Zugriff oft erst dann möglich, wenn man eben diese Handschrift und die ihr entsprechende 

Metaphorik begriffen hat. Schülertexte – besonders Aufsätze – geben Aufschluss über den Entwicklungsstand, 

die Art der Intelligenz und den Charakter des Kindes nicht allein durch zählbare Fehler und Richtigkeiten. Der 

Sinn ist auch hier ausschlaggebend für eine gerechte Beurteilung.   

 

„Halb zog sie ihn, halb sank er hin ...“  Das tief empfundene Dilemma des träumenden Fischers im Gedicht 

Goethes wird ein Compskript nicht plausibel machen können. Zumindest wird es nicht als vom Menschen 

empfundener Konflikt glaubhaft gemacht werden. Es wird bloß ein dilemmatisches Wimmelbild mit addierten 

Echos aus dem Netz sein. Und man kann den Unterschied erkennen, was viele gerne bezweifeln! 

 

Der Mensch ist als Körper lebendig 

Es ist wieder das Leben selbst, das den Unterschied macht! Das Leben bringt das Neue. Durch den Menschen, 

nicht durch die Maschine, kommt das Leben ins Netz, er bringt das sinnvoll Neue ins Netz, an dem sich 

Programme zur Erstellung von Compskripts bedienen.  

 

 
6„Compskript“ ist der Vorschlag für einen übergreifenden Neologismus oder ein „Kofferwort“ für computergenerierte Texte, 

die von ChatGPT und anderen Programmen komponiert werden. Computer und Skript sind zu (der) Compskript mit bewusst 

deutscher Schreibweise von „Skript“ zusammengefügt. Der Begriff „Compskript“ kann auch für künstlich generierte 

Textgattungen als Oberbegriff genutzt werden, nicht allein für Sachtexte, auch für Lyrik, Prosa und dramatische Texte. Diese 

in der Aussprache zugegeben etwas unbequeme Wortschöpfung mag anmaßend erscheinen, aber mich hatte vor der Einführung 

dieser Programme niemand gefragt, ob ich damit einverstanden bin. So darf ich mir die Freiheit nehmen, deren Geschöpfe 

selbst und nach meinen Regeln zu benennen. 
7 Der Begriff ist komplex und er kann hier nicht erschöpfend definiert werden.  



 

 

Der Mensch kann in das Leben eingreifen, es abbilden, es verändern und es beenden. Aber er kann es nicht aus 

sich heraus neu schaffen. Die Natalität ist uns gegeben, ebenso wie der Tod. Daran können wir nichts ändern. 

Biologische Körper sind viel mehr als Maschinen mit chemischen Zahnrädern. Sinn und Leben kommen sich im 

Geist (in der Bedeutung) nahe. Nicht in der Maschine, nicht im Zählen und Rechnen. „Sinn“ besteht dort, im 

Rechnen, als Übung mit auf sich selbst bezogenen Regeln. Das Leben hat einen Sinn, insofern es uns über die 

Sinne Sinvolles für unser Denken bereithält. Wir sind lebendig, weil wir am Leben teilhaben, in ihm teilsind. 

Wir sind als Körper denkend, beglückt und leidend lebendig.  

 

Menschen erkennen Maschinen – auch durch Maschinen! 

Wer aber könnte Compskripts besser erkennen als Programme, die solche Texte verfassen8? Stefica Budimir 

Bekan berichtet im t3n über DetectGPT, das „mit einer Genauigkeit von bis zu 95 Prozent Texte von einer KI 

entlarven“ könne. „Die Wissenschaftler:innen gehen nämlich davon aus, dass hinter der Funktionsweise von 

ChatGPT und ähnlichen ein Modell steht, das sich vom menschlichen Verfassen von Texten mathematisch klar 

unterscheiden lässt. (...) Die Software soll zwischen einer negativen und einer positiven Krümmung der 

logarithmischen Wahrscheinlichkeitsfunktion unterscheiden können. Laut den Forscher:innen analysiert 

DetectGPT den eingegebenen Text auf mathematische Auffälligkeiten, wobei das Tool davon ausgeht, dass ein 

maschinell erstellter Text negative Krümmungsbereiche einnimmt.“ Was immer das auch heißt. Was man sagen 

kann, ist: DetectGTP nutzt selbst den LLM (die Lernregeln) der Compskripts, die es prüfen soll und erkennt 

darin seine eigene logische Struktur. Bekan schreibt: „Im Grunde genommen wird dabei ein LLM gefragt, wie 

sehr er eine Textprobe ‚mag‘ ... “.9  

 

Vielleicht könnten wir Menschen uns fragen, weshalb wir einen Compskript nicht mögen, um seine ihn als 

solchen verratenden Merkmale herauszufinden. Das Weshalb führt zur Reflexion. Wie bei der Interpretation von 

Lyrik können wir die Eindrücke dann an konkreten Strukturen verifizieren. Gerade hier sind gebildete Menschen 

in der schwierigen Pflicht, auf Mängel solcher Texte hinzuweisen10. Je weniger Bildung, desto eher führen die 

„Narrungen“ zu dem Erfolg, dass den „Produzenten“ solcherlei Texte Weisheit unterstellt wird. Sich auf diese zu 

verlassen, wäre verhängnisvoll! 

 

Auf Daten zuzugreifen, die mit ChatGTP erzeugt wurden, wird eine Anreicherung solcher Texte im Datenpool 

bedeuten. Der mechanistisch-algorithmische Charakter der Daten wird also zunehmen. Benutzer können 

Compskripts erkennen, wenn sie wachsam bleiben, nicht allein durch digitale Werkzeuge wie DetectGPT11. 

Sinnvolles kann nur von Menschen in solche Pools eingespeist werden und Sinnvolles kann nur von Menschen 

erkannt werden. Darum wird die Sensibilisierung für den kaum erkennbaren Unterschied zu narrenden Fakes 

eine Bildungsaufgabe. 

 

 

 
8 https://t3n.de/news/detectgpt-verraet-ob-text-von-ki-oder-menschen-text-chatgpt-1535142/ 

Artikel vom 19. 2. 23. Geprüft am 3. 6. 23. DetectGTP gibt es noch nicht offiziell, aber ein Demo ist auf der Webseite von Eric 

Mitchell bereits veröffentlicht https://detectgpt.ericmitchell.ai/. Der Open AI-Text-Classifier funktioniert offenbar noch kaum 

für die praktische Anwendung: https://www.watson.ch/digital/k%C3%BCnstliche%20intelligenz/371929609-chatgpt-

erfinder-veroeffentlichen-online-tool-das-ki-texte-erkennen-soll 
9 https://en.wikipedia.org/wiki/Logic_learning_machine 

Ein LLM erzeugt methodisch Regeln, die der Maschine das Lernen ermöglichen (logic learning machine). Es stellt eine 

„Implementierung des Switching Neural Network (SNN)-Paradigmas“ dar. Das „switching neural“ kann ja nur als auf digitalen 

Schaltern beruhend bedeuten.  
10 Im Alltag von Lehrpersonen wären bei der Korrektur und Bewertung von Aufsätzen (für den Nachweis von Compskripts) 

neben dem sprachlichen Feingefühl und pädagogischer Psychologie wohl ein Mittel probat: Man kann eine kurze 

handschriftliche Zusammenfassung der Hauptgedanken des Textes verlangen, oder diese kurz mündlich ausführen lassen. Das 

kostet natürlich alles wieder Zeit. Hierzu: https://condorcet.ch/2026/01/muessen-jugendliche-lernen-uralte-faehigkeit-erlebt-

ein-comeback-an-schulen/ 
11 Dieser Beitrag wurde 2023 verfasst und heute (Dezember 2025) zur Veröffentlichung überarbeitet. Inzwischen gibt es 

DetectGPT in einer wohl funktionierenden Version: https://detectgpt.com/ 

 

https://t3n.de/news/detectgpt-verraet-ob-text-von-ki-oder-menschen-text-chatgpt-1535142/
https://detectgpt.ericmitchell.ai/
https://www.watson.ch/digital/k%C3%BCnstliche%20intelligenz/371929609-chatgpt-erfinder-veroeffentlichen-online-tool-das-ki-texte-erkennen-soll
https://www.watson.ch/digital/k%C3%BCnstliche%20intelligenz/371929609-chatgpt-erfinder-veroeffentlichen-online-tool-das-ki-texte-erkennen-soll
https://en.wikipedia.org/wiki/Logic_learning_machine
https://condorcet.ch/2026/01/muessen-jugendliche-lernen-uralte-faehigkeit-erlebt-ein-comeback-an-schulen/
https://condorcet.ch/2026/01/muessen-jugendliche-lernen-uralte-faehigkeit-erlebt-ein-comeback-an-schulen/
https://detectgpt.com/

	Aporetisches Leben
	Sammlung von Begrenzungen des Erkenntnisvermögens
	Zur Struktur der Aporien


